OO DEVIR EDUCACAO
ISSN: 2526-849X

Socrates versus Eichmann: o bom pensamento como parametro da
educacdo em Hannah Arendt

Socrates versus Eichmann: good thinking as a parameter for education in Hannah
Arendt

Sécrates versus Eichmann: el buen pensamiento como parametro de la educacién en
Hannah Arendt

Danilo Arnaldo Briskievicz!

Resumo

Investiga-se a no¢do de bom pensamento como parametro da educacdo em Hannah Arendt
(1906-1975) a partir do pressuposto de que a escola € um espaco preparatério [ontologia da
singularidade] para a plena liberdade de acdo no mundo [ontologia da pluralidade].
Apresenta-se uma argumentacdo em torno do conceito de bom pensamento a partir da
polarizagdo arendtiana entre o pensador grego Sdcrates — modelo do bom pensamento — e seu
antagonista, o oficial nazista Adolf Eichmann — modelo do vazio de pensamento. Analisamos
0s modelos e suas formas de pensar para entender melhor o que é para Arendt a funcéo da
escola no mundo atual que € a preparacdo para a acdo livre no espaco publico do mundo
comum com responsabilidade. Aplica-se a metodologia de estudo das fontes primarias da
autora e de seus comentadores. O resultado esperado € um panorama ampliado da funcdo da
educacdo para Hannah Arendt a partir da ideia geral de modelo de acdo vélida e invalida,
baseada no bom pensamento ou no seu oposto, 0 vazio de pensamento.

Palavras-chave: Filosofia politica da educacdo; Ontologia da singularidade; Ontologia da
pluralidade.

Abstract

The notion of good thinking is investigated as a parameter of education in Hannah Arendt
(1906-1975) based on the assumption that the school is a preparatory space [ontology of
singularity] for full freedom of action in the world [ontology of plurality]. An argument is
presented around the concept of good thinking based on the Arendtian polarization between
the Greek thinker Socrates — a model of good thinking — and his antagonist, the Nazi official
Adolf Eichmann — a model of the void of thought. We analyze the models and their ways of
thinking to better understand what, for Arendt, the function of the school is in the current
world, which is the preparation for free action in the public space of the common world with
responsibility. The methodology of studying the author's primary sources and those of her
commentators is applied. The expected result is an expanded overview of the function of
education for Hannah Arendt based on the general idea of a valid and invalid action model,
grounded in good thinking or its opposite, the emptiness of thought.

Keywords: Political philosophy of education; Ontology of singularity; Ontology of plurality.

! Instituto Federal de Minas Gerais — IFMG. Belo Horizonte/MG, Brasil. E-mail: doserro@hotmail.com
Orcid: https://orcid.org/0000-0002-7652-1959
Revista Devir Educacéo, Lavras, vol.10, n.1, e-1114, 2026.
1



mailto:doserro@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7652-1959

OO DEVIR EDUCACAO
ISSN: 2526-849X

Resumen

Investiga la nocidn de buen pensamiento como pardmetro de la educacion en Hannah Arendt
(1906-1975) a partir del presupuesto de que la escuela es un espacio preparatorio [ontologia
de la singularidad] para la plena libertad de accion en el mundo [ontologia de la pluralidad].
Se presenta una argumentacion en torno al concepto de buen pensamiento a partir de la
polarizacion arendtiana entre el pensador griego Sdcrates — modelo del buen pensamiento —y
su antagonista, el oficial nazi Adolf Eichmann — modelo del vacio de pensamiento.
Analizamos los modelos y sus formas de pensar para comprender mejor qué significa para
Arendt la funcion de la escuela en el mundo actual, que es la preparacion para la accion libre
en el espacio publico del mundo comdn con responsabilidad. Se aplica la metodologia de
estudio de las fuentes primarias de la autora y de sus comentadores. El resultado esperado es
un panorama ampliado de la funcion de la educacion para Hannah Arendt a partir de la idea
general de modelo de accion valida e invalida, basada en el buen pensamiento o en su
opuesto, el vacio de pensamiento.

Palabras clave: Filosofia politica de la educacién; Ontologia de la singularidade; Ontologia
de la pluralidad.

Introducéo

A republica (a semelhanca da polis) coincide com o espaco onde a liberdade
se realiza; ela requer a participacdo constante dos cidadaos nos afazeres
politicos, exigindo para tanto o desenvolvimento de virtudes propriamente
politicas; ela oferece aos cidaddos a possibilidade de conhecer uma
“felicidade publica”.

Helton Adverse

Hannah Arendt (1906-1975) é uma pensadora alema que escreveu sobre a educagéo
em duas oportunidades: na primeira, analisou A crise da educagdo (Arendt, 1992, p. 221-247)
num ensaio que saiu no livro publicado em 1954 intitulado Entre o passado e o futuro; na
segunda, refletiu sobre a dessegregacéo racial norte-americana a partir da escola em seu artigo
intitulado Reflexdes sobre Little Rock (Arendt, 2004, p. 261-281), publicado em 1959 pela
revista Dissent (Arendt, 1959, p. 45-56).

A educacdo para Arendt é uma forma de responsabilidade pelo mundo. Por isso, para
ela, “a educacgdo ¢ o ponto em que decidimos se amamos o mundo o bastante para assumirmos
a responsabilidade por ele” (Arendt, 1992, p. 247). Os adultos sdo responsaveis em passar
para os recém-chegados pelo fenbmeno do nascimento através dos contetdos curriculares
escolares as suas experiéncias de organizagdo social, suas formas de ver o mundo, seus
valores e suas realizacOes e feitos. A escola tem o que papel de preparar criancas e jovens
para o ingresso pleno no mundo comum da acgdo. Isso significa que para Arendt a escola é

uma forma de preparagdo, como um ensaio, um laboratério onde a responsabilidade pelo

Revista Devir Educacéo, Lavras, vol.10, n.1, e-1114, 2026.
2



OO DEVIR EDUCACAO
ISSN: 2526-849X

mundo vai sendo treinada, aos poucos, num ambiente que ainda permite o erro, 0 equivoco, 0
treinamento. O mundo comum € o espaco publico da acéo responsavel, onde os jovens ja tém
responsabilidade pelos seus préprios atos, ingressando nessa esfera com sua maioridade civil.
Essas duas etapas da vida sdo denominadas ontologia da singularidade e ontologia da

pluralidade:

Todo o nascimento no mundo langa um individuo numa condi¢do humana,
em inter-relagdo constante com a cultura, com a economia, com a politica,
com a histdria. O mundo dos adultos ja existe, ja se encontra construido pelo
trabalho e dinamizado pela ag¢do no espaco publico. O mundo € o espaco da
pluralidade — um espaco ou esfera de convivéncia entre 0s pares, ou 0s
diferentes. O individuo recém-chegado € singular em sua constituicdo
ontolégica diante dos demais seres humanos que ja compdem o mundo. Ha
apenas uma determinag&o inicial: lancado no mundo comum aos adultos, o
recém-chegado principia sua vita activa (Briskievicz, 2018, p. 83; 2020).

Entre a ontologia da singularidade e a ontologia da pluralidade h&a a mediacdo da
educacdo através da escola, de seus contetidos curriculares, dos professores, das situacdes que
estimulam criancas e jovens para ingressarem com responsabilidade no mundo comum da
acao e da liberdade. Ao nosso ver, para Arendt, a escola ndo pode ser outro lugar se nédo
aquele de formacéo e aprimoramento do bom pensamento. E pelo bom pensamento que a
escola deixara na vida do sujeito sua marca para sempre.

Nosso objetivo é discutir que como esse pensamento enquanto matéria-prima da
educacdo é compreendido por Arendt a partir do deslocamento de sua andlise para outros
contextos, o que lhe permitiu uma discussdo entre o relevante papel de Socrates para o
pensamento ocidental em contraposicao ao diminuto papel do oficial nazista Adolf Eichmann
por seu vazio de pensamento. E possivel propor através da antinomia entre bom pensamento e
vazio de pensamento um alargamento do papel da educagcdo no mundo contemporaneo. Nesse
sentido, retomar o pensamento como matéria-prima da acéo e por extensdo, fundamento da
ontologia da singularidade, € defini-lo como ponto inicial de um mundo em que existimos
realmente em nossa interioridade. A esfera politica se define como a exposi¢do do homem no
espaco publico em contraposi¢do ao espaco privado, como a pluralidade em contraposi¢do a
singularidade, como convivéncia, agdo conjunta e falar entre os outros em contraposi¢ao ao
uno individual, como vita activa frente a vita contemplativa. O pensamento é 0 que nos
insere, primeiramente, no mundo, pois por ele somos quem somos diante dos outros, somos
quem somos diante das coisas, somos quem somos diante de n6s mesmos.

Revista Devir Educacéo, Lavras, vol.10, n.1, e-1114, 2026.
3



OO DEVIR EDUCACAO
ISSN: 2526-849X

Portanto, é nesse aspecto inicial que acreditamos estar o pensamento como ponto de
partida para a educacdo e tudo o que Ihe assemelha. Assim, para um bom pensamento deveria
corresponder uma boa acdo pois 0 bem pensar conduziria ao bem agir. Quem amplia nossa
visdo a respeito do bom pensamento ¢ Duarte (2000, p. 341) ao afirmar que “a questao que
perpassa e amarra a reflexdo arendtiana em A vida do espirito é a de saber se 0 pensamento e
0 juizo seriam capazes de contribuir para obstar a pratica do mal no dominio da politica” e se
isso poderia ocorrer “sem a mera obediéncia as regras de normatizacao da conduta humana no

mundo aceitas e reconhecidas num dado momento historico.”

A educacéo e os modelos para o bom pensamento

Arendt acredita que “o pensamento critico ¢ por principio antiautoritario” (Arendt,
1994, p. 51). Por isso, ela nos oferece dois modelos possiveis para entender o bom
pensamento: o fundador do pensamento totalmente livre e seu modelo que € um antimodelo
por entender que os seres humanos ndo devem ter liberdade sequer para pensar, sendo
autoritarios. O grande modelo do bom pensamento é o humanista Sécrates. O diminuto
antimodelo do vazio de pensamento € o nazista Adolf Eichmann.

Em primeiro lugar, o modelo Socrates, modelo perfeito por sua competéncia de
interagir com 0 mundo comum e ajuizar sobre si mesmo neste mundo. Arendt afirma que a
melhor maneira “que consigo imaginar para dominar a questdo ¢ procurar um modelo, um
exemplo de um pensador que ndo fosse um profissional, que unisse na sua pessoa as duas
paixdes aparentemente contraditorias do pensador ¢ do agir” (Arendt, 2011, p. 185). Um
modelo que ndo quisesse fabricar um novo mundo por suas descobertas a partir do
pensamento, prescrevendo como se deve agir no mundo comum, mas no sentido “muito mais
relevante de estar igualmente a vontade em ambas as esferas e ser capaz de passar de uma
esfera para a outra com a maior facilidade aparente” (Arendt, 2011, p. 185) como 0s homens
comuns fazem passando “constantemente de um lado para o outro entre as experiéncias no
mundo das aparéncias e a necessidade de refletirmos sobre elas” (Arendt, 2011, p. 185). Por
1sso, “o mais adequado para este papel seria um homem que ndo se incluisse nem na maioria
nem na minoria (uma distin¢cdo pelo menos tdo antiga como Pitagoras), que ndo possuisse
nenhuma aspira¢do a ser governante de homens” (Arendt, 2011, p. 185), sem a pretensdo

autoritaria “de estar particularmente bem adaptado pela sua sabedoria superior a agir como

Revista Devir Educacéo, Lavras, vol.10, n.1, e-1114, 2026.
4



OO DEVIR EDUCACAO
ISSN: 2526-849X

conselheiro dos que estdo no poder, mas ndo um homem que se submetesse docilmente a ser
governado” (Arendt, 2011, p. 185). Portanto, “um pensador que permanecesse sempre um
homem entre homens, que ndo evitasse a praga publica, que ndo fosse um cidaddo entre
cidaddos, ndo fazendo nada, ndo pretendendo nada exceto o que na sua opinido cada cidadao
deve ser e a que tem direito” (Arendt, 2011, p. 185); um homem dificil de encontrar
usualmente, desinteressado em escrever os “seus pensamentos mesmo se, depois de ter
atingido o limite do pensar, tivesse existido ainda algum residuo suficientemente tangivel para
ser posto preto no branco” (Arendt, 2011, p. 185). Por isso, Arendt espera que seus leitores
saibam que “que estou a pensar em Socrates” (Arendt, 2011, p. 186).

Nesse sentido, Jardim (2011, p. 137) concorda que “apds examinar todas essas
respostas, Hannah Arendt concluiu que os fildsofos, ao responderem a questdo “o que nos faz
pensar”, tiveram em mente uma causa ou um objetivo” e por isso, Arendt “observou que eles
ndo levaram em conta o carater essencialmente ndo condicionado da vida do espirito.” Nesse
sentido, “ao avaliar as respostas dadas ao longo da historia, ela deparou, apenas com uma
excecdo — Socrates. Por isso, voltou-se para ele com grande expectativa” pois trata-se do
“personagem inaugural da histéria da filosofia que viu o pensamento ndo como um
procedimento que visa a obtencdo de resultados, mas como uma atividade espiritual
desinteressada.”

O modelo arendtiano de homem que soube conciliar vida privada e vida publica,
transitando entre as esferas da vita contemplativa e as esferas da vita activa era Sécrates sobre
0 qual ndo saberiamos muita coisa, “pelo menos ndo o suficiente para nos impressionar
grandemente, se ele ndo tivesse causado uma tdo grande impressao em Platdo, e podiamos nao
saber nada sobre ele, talvez nem mesmo através de Platdo” (Arendt, 2011, p. 186), se ele ndo
tivesse sido morto pela democracia grega antiga. Isso quer dizer que era um homem decidido
a “arriscar a sua vida, ndo por nenhuma cren¢a ou doutrina especifica — ndo tinha nenhuma,
mas simplesmente pelo direito de andar por aqui e por ali examinando as opinides das outras
pessoas, passando sobre elas” (Arendt, 2011, p. 186) e solicitando “aos seus interlocutores
que fizessem o mesmo” (Arendt, 2011, p. 186).

Por isso, “Socrates seria um misto de cidadao-filésofo ou de filésofo-cidadado, estando
igualmente & vontade tanto na esfera da agdo quanto na do pensamento,” esclarece Duarte
(2000, p. 351). Parece-nos que no sentido arendtiano da investigacdo sobre Socrates o relato

de Xenofonte (1999, p. 81, grifo nosso) ¢ bem esclarecedor: “Socrates sempre viveu

Revista Devir Educacéo, Lavras, vol.10, n.1, e-1114, 2026.
5



OO DEVIR EDUCACAO
ISSN: 2526-849X

publicamente. De manha saia a passeio e aos ginasios, mostrava-se na agora a hora em que
regurgitava de gente e passava o resto do dia nos locais de maior concorréncia, 0 mais das
vezes falava, podendo ouvi-lo quem quisesse.” Ao contrario da maioria dos filésofos e dos
sofistas “ia a ponto de demonstrar a loucura dos que vacam a semelhantes especulagdes” pois
antes de tudo, “examinava se eles presumiam ter aprofundado suficientemente os
conhecimentos humanos para se ocupar de tais assuntos, ou se achavam razoavel pbr de parte
0 que esta ao alcance do homem”

Nesse sentido, o pensamento critico, aquele que sinaliza o caminho correto “em meio
aos preconceitos”, no turbilhdo das opinides “ndo examinadas e as crencas” (Arendt, 1994, p.
49) é talvez a mais primordial preocupagdo da filosofia que “podemos remeter, enquanto
empreendimento consciente, a maiéutica socratica em Atenas” (Arendt, 1994, p. 49). Por isso,
o método simples e popular de Socrates “consistia em livrar seus companheiros de todas as
crencas infundadas e ‘quimeras’ — as simples fantasias que preenchiam seus espiritos.” E
Platdo quem informa a arte socrética: é o krinein, “o ordenar, separar e distinguir, a arte da
discriminagdo” (Arendt, 1994, p. 49). Curiosamente, e diferentemente da intencdo de Platdo
“nenhum conhecimento segue-se, e jamais algum de seus companheiros deu a luz uma crianga
que ndo fosse uma quimera” (Arendt, 1994, p. 49).

Assim, Socrates ndo pode ser considerado um professor pois ndo sabia previamente as
respostas, “examinava por amor ao exame, nao pelo amor ao conhecimento” (Arendt, 1994, p.
50) pois “se tivesse sabido o que eram coragem, a justica, a piedade, ndo mais teria
necessidade de examina-las, de pensar sobre elas” (Arendt, 1994, p. 50). Em Socrates ha uma
perseguicdo constante na “concentragdo no proprio pensamento, a despeito dos resultados,
nao ha motivo ou objetivo posteriores ao empreendimento como um todo” (Arendt, 1994, p.
50) em que “uma destituida de exame ndo vale a pena ser vivida: isto é tudo a seu respeito”
(Arendt, 1994, p. 50).

Em segundo lugar, o antimodelo Eichmann. Sécrates s6 péde ser pensado por Arendt
de uma forma bem peculiar ao final de sua vida, quando se dedicou ao livro A vida do espirito
por conta de seu antimodelo que é o oficial alemdo nazista Adolf Eichmann. J& tivemos
oportunidade de considera-lo como modelo de fracasso escolar, de tudo aquilo que a
ontologia da singularidade espera nao ver reificado no mundo comum: um homem que passou
pelas melhores escolas alemds, mas que era incapaz de pensar, sendo considerado uma

espécie de burocrata em que o vazio do pensamento o fez apenas cumprir as ordens

Revista Devir Educacéo, Lavras, vol.10, n.1, e-1114, 2026.
6



OO DEVIR EDUCACAO
ISSN: 2526-849X

superiores sem julgar se eram boas ou mas: por isso, “ele cumpria o seu dever, como repetiu
insistentemente a policia e a corte; ele ndo s6 obedecia ordens, ele também obedecia a lei”
(Arendt, 2006, p. 152). A agdo de Eichmann no mundo comum é considerada vazia, mas ndo
amoral: de fato, por seus feitos memoraveis, 0 mundo comum se deu conta de que a tradicdo,
a autoridade e o poder haviam rompidos com toda a sua ancestralidade e passado. Para ilustrar
esse vazio de Eichmann citamos um trecho que indica o que cada um faz dos contetdos

escolares de acordo com seu juizo.

A primeira indica¢do de que Eichmann tinha uma vaga nogéo de que havia
mais coisas envolvidas nessa historia toda do que a questdo do soldado que
cumpre ordens claramente criminosas em natureza e intencdo apareceu no
interrogatério da policia, quando ele declarou, de repente, com grande
énfase, que tinha vivido toda a sua vida de acordo com os principios morais
de Kant, e particularmente segundo a definicdo kantiana do dever. Isso era
aparentemente ultrajante, e também incompreensivel, uma vez que a
filosofia moral de Kant estd intimamente ligada a faculdade de juizo do
homem, o que elimina a obediéncia cega. O oficial interrogador ndo forgou
esse ponto, mas o juiz Raveh, fosse por curiosidade, fosse por indignacdo
pelo fato de Eichmann ter a ousadia de invocar o nome de Kant em relacdo
aos seus crimes, resolveu interrogar o acusado. E para surpresa de todos,
Eichmann deu uma defini¢ao quase correta do imperativo categorico: “O que
eu quis dizer com minha mencdo a Kant foi que o principio de minha
vontade deve ser sempre tal que possa se transformar no principio de leis
gerais” (o que ndo ¢ o caso com roubo e assassinato, por exemplo, porque
ndo é concebivel que o ladrdo e o assassino desejem viver num sistema legal
que dé a outros o direito de rouba-los ou mata-los). Depois de mais
perguntas, acrescentou que lera a Critica da razdo pura, de Kant. E explicou
gue, a partir do momento em que fora encarregado de efetivar a Solucdo
Final, deixara de viver segundo os principios kantianos, que sabia disso e
que se consolava com a ideia de que ndo era mais “senhor dos seus proprios
atos”, de que era incapaz de “mudar qualquer coisa” (Arendt, 2006, p. 153).

Eichmann ¢ a flagrante imagem invertida de Socrates. Ndo s6 mudou de padrdo moral,
mas simplesmente se disse arrastado por forgas superiores ao seu pensamento, ao Seu juizo, ao
seu querer. Eichmann € um homem vazio de qualquer humanidade, de qualquer senso comum
de que o ndo matards é o principio de toda a civilizacdo ocidental. Ele aprendeu a moral
kantiana do dever e a abandonou quando precisou instrumentalmente de outra regra para sua
acdo. E isso em nada promoveu uma crise de consciéncia ética e moral.

Por isso, em termos de tempo: da antiguidade classica para a decadéncia da tradi¢ao
politica e de pensamento do mundo atual; em termos de vita contemplativa vazia, em que a
auséncia de argumentos validos pelo discurso qualificam como uma interioridade vulgar, sem

alcance moral, diferente de Socrates, de vita contemplativa tdo intensa e profunda que marcou

Revista Devir Educacéo, Lavras, vol.10, n.1, e-1114, 2026.
7



OO DEVIR EDUCACAO
ISSN: 2526-849X

a histdéria do pensamento ocidental; em termos de vita activa desprezivel e negadora da
pluralidade do mundo comum a ponto de ingressar no projeto de mudanca da natureza
humana pelo nazismo, em comparagdo com Sécrates, ocupado dia e noite com a melhoria da
acao pela capacidade argumentativa e discursiva, sem se importar em mudar a natureza
humana, mas de dar-lhe melhores contornos.

Para a educagdo, que trabalha muitas vezes com modelos, Socrates e Eichmann sdo
polarizagdes fundamentais. Nesse sentido, Arendt esclarece ndo esperar “que o leitor nao
acredite que escolhi Sécrates por acaso” (Arendt, 2011, p. 186) uma vez que “ninguém, penso
eu, discutirda seriamente que a minha escolha ¢ historicamente justificavel” uma vez que
“menos facilmente justificavel, talvez, ¢ a transformacao de uma figura histérica num modelo,
porque ndo ha duvida que é necessaria uma certa transformacao para que a figura em questdo
venha a desempenhar a fung¢do que sobre ele atribuimos” (Arendt, 2011, p. 187).

Socrates acreditava que a virtude pode ser ensinada (ndo que ele soubesse o seu
contelido anteriormente, mas ensinar caminhos para se chegar a elas), que a agdo pode ser
modificada pelo ato do bem pensar. Por isso, acreditamos que 0 modelo socréatico conjuga, em
Arendt, moral e ética, filosofia espontanea e politica engajada.

Arendt afirma que “o que ele fez foi tornar publico, no discurso, o processo do
pensamento — aquele didlogo sem som que se d4 dentro de mim comigo mesmo” pois ele
atuou no espago do mercado, assim como o flautista atua em um banquete. E pura atuagéo,
pura atividade” uma vez que “assim como o flautista tem que Seguir certas regras para atuar
bem, Sécrates descobriu a Unica regra que governa os rumos do pensamento — a regra da
consisténcia (Arendt, 1993, p. 50).

Por isso, Socrates “parece de fato ter sustentando que falar e pensar sobre a piedade, a
justica, a coragem, e as outras coisas, tinham probabilidades de tornar o homem mais piedoso,
mais justo, mais corajoso” mesmo que isso ndo acarrete o fato de produzir “dados nem
defini¢des, nem ‘valores’ para guiar a sua conduta futura” (Arendt, 2011, p. 190).

Diferentemente dos filésofos profissionais, Socrates “sentiu o anseio de estar em
harmonia com os outros homens” (Arendt, 2011, p. 190) a fim de entender “se as suas
perplexidades eram partilhadas por eles — e isto é completamente diferente da inclinacdo para
encontrar solugdes para enigmas e depois demonstra-las aos outros” (Arendt, 2011, p. 190-
191). Por isso, “Socrates ndo foi membro de qualquer seita e ndo fundou nenhuma escola”

(Arendt, 1993, p. 51) pois “tornou-se a figura do filésofo porque desafiou todos os que

Revista Devir Educacéo, Lavras, vol.10, n.1, e-1114, 2026.
8



OO DEVIR EDUCACAO
ISSN: 2526-849X

vinham ao mercado — porque estava completamente desprotegido, aberto a os
questionamentos, a todos os que dele exigissem prestacdo de contas ou a vivéncia daquilo que
dizia” (Arendt, 1993, p. 51).

Arendt apresenta Socrates como modelo tendo como fundamentacdo os didlogos de
Platdo em seus temas filos6ficos dilematicos, “das perplexidades aporéticas, que afirma nada
saber e nada ter a ensinar aos outros, contentando-se apenas em exercitar publicamente o
proprio ato de investigar” (Duarte, 2000, p. 351), investigacdes aporéticas que muitas vezes
parecem girar em circulos. Nesses didlogos Socrates se apresenta como um moscardo e uma
parteira. Posteriormente, Platdo o denominou de arraia elétrica (Jardim, 2011, p. 137). Arendt
apresenta estas trés figuras sobre seu modelo do bom pensador.

Como moscardo, uma mutuca, um grande mosquito (Arendt, 2011, p. 191), Sdcrates
provoca o despertamento de seus interlocutores para a reflexao. Ele “sabe como picar os
cidaddos que, sem ele, ‘adormeceriam imperturbados para o resto de suas vidas’ a menos que
alguém viesse acorda-los.” Nesse sentido, “acorda para fazé-los pensar e examinar: atividade
sem a qual a vida, na sua maneira de ver, ndo s6 ndo vale muito, mas também nédo esta
inteiramente viva” (Arendt, 2011, p. 191).

Como parteira, realiza uma depuracdo da interioridade humana, retirando conteddos
mortos e inuteis de dentro da alma humana. Como indica Platdo no Teeteto, Socrates seria
estéril e por isso habilitado a identificar e “ajudar o parto dos pensamentos dos outros; mais
ainda, gracas a sua esterilidade, tem o conhecimento técnico de uma parteira e pode decidir se
a crianca € uma verdadeira crianga ou um mero ovo ndo fecundado de que é preciso limpar o
portador” (Arendt, 2011, p. 191). Nesse sentido, Socrates “purgou as pessoas das suas
‘opinides’, ou seja, desses pré-juizos ndo escrutinados que os impediram de pensar —
ajudando-os [...]Ja livrar-se do que havia neles de mau, as suas opinides, sem, todavia, 0s
tornar bons, dando-lhes a verdade (Arendt, 2011, p. 191). Assim, o pensamento “expele essas
opinides; tem sobre elas um efeito corrosivo” (Jardim, 2011, p. 137).

Como arraia elétrica, instaura uma interrupcdo momentanea dos afazeres cotidianos,
criando um espaco diferente da acdo ou das atividades correlatas a ela. Sabedor de que “nods
ndo sabemos, e apesar disso relutante em deixar as coisas assim, conserva-se inabalavel nas
suas proprias perplexidades” (Arendt, 2011, p. 191). Como uma arraia elétrica, “ele proprio

paralisado, paralisa qualquer pessoa que venha ao contato com ele. A raia elétrica, a primeira

Revista Devir Educacéo, Lavras, vol.10, n.1, e-1114, 2026.
9



OO DEVIR EDUCACAO
ISSN: 2526-849X

vista, parece o oposto do moscardo; paralisa ao passo que o moscardo espevita” (Arendt,
2011, p. 191).

A figura do moscardo, da parteira e da arraia elétrica mostram que Socrates “nao ¢ um
filésofo (ndo ensina nada e nada tem para ensinar) e ndo € um sofista, porque ndo reivindica
que torna sabio os homens” (Arendt, 2011, p. 192), ao contrario, “apenas lhes aponta que ndo
sdo sabios, que ninguém 0 € — uma ‘busca’ que o conserva tdo ocupado que ndo tem tempo
nem para assuntos publicos nem privados” (Arendt, 2011, p. 192) pois “estava ocupado com
aquilo que € bom o pensar, embora, em relagdo a isto, como em outros aspectos, ndo desse
uma resposta cabal (Arendt, 2011, p. 192).

A tempestade no mundo atual: o bom pensamento

Ha& muitas maravilhas, mas nenhuma é tdo maravilhosa quanto o homem. Ele
atravessa, ousado, o mar grisalho, impulsionado pelo vento sul tempestuoso,
indiferente as vagas enormes na iminéncia de abisma-lo; e exaure a terra
eterna, infatigdvel, deusa suprema, abrindo-a com o arado em sua ida e volta,
ano apds ano, auxiliado pela espécie equina. Ele captura a grei das aves
Iépidas e as geragdes dos animais selvagens: e prende a fauna dos profundos
mares nas redes envolventes que produz, homem de engenho e arte
inesgotaveis. Com suas armadilhas ele prende a besta agreste nos caminhos
ingremes; e doma o potro de abundante crina, pondo-lhe na cerviz 0 mesmo
jugo que amansa o fero touro das montanhas. Soube aprender sozinho a usar
a fala e o pensamento mais veloz que o vento e as leis que disciplinam as
cidades, e a proteger-se das nevascas gélidas, duras de suportar a ceu aberto,
e das adversas chuvas fustigantes; ocorrem-lhe recursos para tudo e nada o
surpreende sem amparo; somente contra a morte clamard em vao por um
socorro, embora saiba fugir até de males intrataveis. Sutil de certo modo na
inventiva além do que seria de esperar, € na argucia, que o desvia as vezes
para a maldade, as vezes para o bem, se é reverente as leis de sua terra e
segue sempre 0s rumos da justica jurada pelos deuses ele eleva a maxima
grandeza a sua patria. Nem patria tem aquele que, ao contrario, adere
temerariamente ao mal; jamais quem age assim seria acolhido em minha
casa e pense igual a mim! (S6focles, 2004, grifo nosso).

Arendt é uma leitora dos antigos. A citagdo acima foi lida por Arendt como referéncia
ao pensamento “mais veloz que o vento.” A admiracdo pelos antigos era uma forma de
investigar aquilo que denominava de periodo pré-filosofico, anterior aos fildsofos
profissionais, grupo ao qual ela ndo gostava de ser enquadrada. Consta em seu Diario
filosofico (Arendt, 2006) frases em grego, muitas vezes citadas de memdria. Por isso,
apresentamos um fragmento de Antigona, de Séfocles para situar o0 ambiente em que Arendt
posiciona o0 pensamento em Soécrates. Nao se trata apenas de dizer sobre o vento do
pensamento, mas sentir o vento da tradicdo da qual Socrates fez parte. Arendt retoma a

Revista Devir Educacéo, Lavras, vol.10, n.1, e-1114, 2026.
10



OO DEVIR EDUCACAO
ISSN: 2526-849X

metafora do vento para explicar o pensamento: “o pensamento mais veloz que o vento” no
dizer de Séfocles. Situado no drama humano da vida em comum, Antigona € o retrato classico
da imprevisibilidade da existéncia, com todos 0s seus componentes mais tragicos e a luta
entre 0 bom pensamento e o bom agir.

Por isso, 0 pensamento para Socrates ¢ como um vento: “os ventos sdo em si mesmos
invisiveis e, ndo obstante o que eles fazem é manifesto para nos e de algum modo sentimos a
sua aproximac¢ao” (Arendt, 2011, p. 192). O ato de pensar pode ser visto quando revelado no
mundo comum ou no corpo politico. O pensamento como vento “sempre que se levanta, tem a
particularidade de fazer desaparecer as suas manifestacdes anteriores” pois “estd na natureza
desse elemento invisivel desfazer, descongelar, por assim dizer, o que a linguagem, o0 médium
do pensar, congelou em palavras-do-pensamento (conceitos, afirmagdes, definicdes,
doutrinas)”. Por isso, o pensamento ¢ humano: revela a dindmica da vida no mundo comum.
Ele precisa ajustar as tempestades ao equilibrio, e o equilibrio pode ser quebrado pelo ato de
pensar. Para um povo que sempre viveu em alto mar, o vento € uma metéafora muito real: ele
leva e ele traz, ele faz progredir os navios ou todos paralisa quando ausente.

Arendt elucida que o vento do pensamento pode encontrar obstaculos praticos. Por
iSs0, insere a oposicdo dos discipulos de Socrates no contexto desse vento que pode se tornar
temporal. Alcebiades e Critias, por exemplo, “que tinham revelado como sendo uma ameaca
real para a polis, e isto ndo porque tivessem sido paralisados pela arraia elétrica, mas pelo
contrario, porque tinham sido espevitados pelo moscardo.” O pensamento como temporal
chegou até eles e provocou resultado pratico nada esperado: foram despertados pelo moscardo
que é SAcrates para a licenca e o cinismo, a ponto de reduzir as ideias socraticas de maneira
perniciosa: “se ndo podemos definir o que é a piedade, sejamos impios” (Arendt, 2011, p.
194).

Assim como Alcebiades (considerado pela historia como traidor dos ideais socraticos)
e Critias (que fez parte do grupo dos Trinta Tiranos que governou Atenas, fato que nao
ajudava muito na visdo publica de Socrates), em contextos extremamente diferentes, mas
valendo aqui a metafora, se equivalem a “irreflexao de Eichmann” que “se deveu ao fato de
ele nunca ter sido capaz de expor-se ao vento do pensamento” (Jardim, 2011, p. 139). Por
isso, “pensar € igualmente perigoso para todos os credos e, por si mesmo, ndo origina nenhum

novo credo.” (Arendt, 2011, p. 195). Assim, “o seu aspecto mais perigoso do ponto de vista

Revista Devir Educacéo, Lavras, vol.10, n.1, e-1114, 2026.
11



OO DEVIR EDUCACAO
ISSN: 2526-849X

do senso comum € que 0 que tinha sentido enquanto estavamos a pensar se dissolve no
momento em que o queremos aplicar a vida de todos os dias” (Arendt, 2011, p. 195).

Arendt acredita que o pensamento nos obriga a comegar sempre algo novo. Talvez
nesse sentido, possamos entender melhor que a natalidade (a metafora arendtiana para os
novos comecgos durante a existéncia do individuo) tem sua representacdo no ato de pensar,
uma vez que o agir deriva do pensamento, ndo obrigatoriamente, mas na maioria dos casos.
Por isso, “pensar significa que de cada vez que estamos confrontados com alguma dificuldade
da vida temos de decidir a partir do zero” (Arendt, 2011, p. 195).

Isso ndo quer dizer que sempre seremos criativos uma vez que “ndo pensar, que parece
um estado tdo recomendavel apara os assuntos morais e politicos, também tem os seus
perigos” pois protegendo as pessoas dos perigos do examinar, ensina-as a agarrarem-se
firmemente a quaisquer regras prescritas de conduta que possam existir num momento
determinado numa dada sociedade” (Arendt, 2011, p. 195).

E que para dar ao mundo novas acles, derivadas do pensamento, é preciso estar
disposto a mudanga de acordo com os ventos interiores. Assim, “quanto mais firmemente os
homens se agarram ao codigo antigo, mais desejosos se mostrardo de se assimilarem ao novo,
coisa que na pratica significa que os mais prontos a obedecer serdo aqueles que eram 0s
pilares mais respeitaveis da sociedade” (Arendt, 2011, p. 195-196) ¢ “os que menos se
entregavam a pensamentos, perigosos ou ndo, ao passo que aqueles que segundo todas as
aparéncias eram os mais duvidosos elementos da ordem antiga serdo os menos trataveis”
(Arendt, 2011, p. 196).

O pensamento é um vento que pode mudar a direcao relativamente normal das coisas.
Como € invisivel no individuo pode estar subvertendo sua forma usual de agir, tendo carater
subversivo. Nesse sentido, 0s atenienses acreditavam que 0 pensamento socratico corrompia
uma vez que “o vento do pensamento era um furacdo varrendo a sua frente todos os sinais
estabelecidos por meio dos quais 0os homens se orientam, trazendo desordem a cidade e
confundindo os cidaddos” (Arendt, 2011, p. 196). Mas apesar da negativa de Socrates a este
respeito, “também ndo pretende que melhore alguém” (Arendt, 2011, p. 196) pois o ato de
pensar “desperta-nos do sono e isso parece-lhe ser um grande bem para a Cidade. Todavia ele
ndo diz que comegou o seu examinar com o fim de se tornar um tdo grande benfeitor”

(Arendt, 2011, p. 196).

Revista Devir Educacéo, Lavras, vol.10, n.1, e-1114, 2026.
12



OO DEVIR EDUCACAO
ISSN: 2526-849X

Conclusédo

A entrada no mundo comum da acdo através da liberdade, denominada ontologia da
pluralidade, é antecedida pela preparacdo escolar realizada pelos adultos, denominada
ontologia da singularidade. Ao tratar dos singulares, a escola deve se aplicar na ampliacdo do
bom pensamento por parte dos recém-chegados ao mundo comum pelo nascimento. Dessa
forma, o modelo Sécrates nos impBde uma reflexdo sobre a liberdade que se conquista pelo
bom pensamento, denominado também de pensamento critico e/ou autonomia. Por outro lado,
vimos que ha uma possibilidade de que o vazio de pensamento alcance os singulares, na
apresentacdo do antimodelo da educagéo, o oficial nazista Eichmann. Essa polarizacéo entre o
bom pensamento e o contrario que é o vazio de estruturas interiores para pensar o mundo tem
a ver diretamente com a capacidade de agdo no mundo. Dessa forma, a educacgéo transforma o
mundo comum quando habilita os singulares a serem plurais, agindo com autonomia e
aplicando seus recursos do bom pensamento para efetivamente agirem com ética e
responsabilidade pelo mundo que lhes serd passado como heranca e pelo qual eles também se

tornardo responsaveis. Assim,

A responsabilidade é um compromisso com a educacgao politica dos recém-
chegados por parte dos adultos, compartilhada pelas instituicbes sociais,
prioritariamente pela escola. Para Arendt, do ponto de vista dos recém-
chegados pela natalidade, o0 mundo comum dos adultos precisa ser
apresentado em seu funcionamento. Trata-se de valorizar a singularidade das
criangas e habilita-las para a acdo depois da escola (Briskievicz, 2017, p.
131; 2020).

Nesse sentido, o bom pensamento é uma forma de amor. O amor ou 0 eros socratico
provoca bons pensamentos. H4 uma inclinagdo de quem esta em estado de amor, de eros, a ter
uma boa vontade para com os bons pensamentos. Assim, “ficamos com a conclusdo que so as
pessoas inspiradas pelo eros socratico, 0 amor pela sabedoria, beleza, a justica, sdo capazes de
pensamento e dignas de confian¢a” (Arendt, 2011, p. 198).

Por conta do amor que nem sempre é compartilhado por todos, sendo
substancialmente particular, “nem todo mundo quer praticar o bem.” Apesar do amor ser um
estado pessoal em relacdo ao mundo, permitindo pensamento bons, diferentemente de Platdo,

Socrates ndo acreditava que “s6 a minoria ¢ que era capaz de pensamentos e que s certos

Revista Devir Educacéo, Lavras, vol.10, n.1, e-1114, 2026.
13



OO DEVIR EDUCACAO
ISSN: 2526-849X

objetos de pensamento, visiveis para os olhos do espirito bem treinado, mas inefaveis no
discurso, conferem dignidade e relevancia a atividade do pensar.”

Por isso, “se existe alguma coisa no pensar que possa impedir os homens de praticar 0
mal, tem de ser alguma propriedade inerente a prépria atividade, independentemente dos seus
objetos” (Arendt, 2011, p. 198). Parece que 0 amor provoca 0 pensamento, mas nao garante
que ele serd um bom pensamento. Nesse sentido, Arendt acredita que a crenga socratica no
eros, na provocagao amorosa do pensamento, nem todos chegam a conexdo profunda de amor
e pensamento. Ao assumir este contraste da realidade humana, Arendt denomina Sdcrates de
o “amante de perplexidades” (Arendt, 2011, p. 198).

Portanto, por mais que o amor seja provocador do bom pensamento, ndo de maneira
obrigatoria, conclui-se que o pensamento diferentemente do amor, “ndo tem uma presenga
mundana” (Jardim, 2011, p. 139) e que o “o juizo, derivado, realiza 0 movimento de retorno
do espirito desde a mais pura abstragdo até a consideragdo das coisas singulares” (Jardim,
2011, p. 139) e assim, “essa capacidade de julgar os eventos singulares sem submeté-los a
regras gerais, tem importancia central para a vida humana” (Jardim, 2011, p. 139-140) e
indica que a singularidade € uma das mais importantes caracteristicas humanas: todos e cada

um podem ter seu préprio pensamento, inserindo-o pela agdo no mundo comum.

Referéncias

ARENDT, Hannah. A crise da educacéo. In: ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro.
3.ed. S&o Paulo: Perspectiva, 1992, p. 221-247.

ARENDT, Hannah. A vida do espirito. Pensar. Lisboa: Instituto Piaget, 2011. v.1.
ARENDT, Hannah. Diario filosofico. 2.ed. Barcelona: Herder, 2006.

ARENDT, Hannah. Eichmann em Jerusalém. Um relato sobre a banalidade do mal. Sdo
Paulo: Companhia das Letras, 2006.

ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. 3.ed. Sdo Paulo: Perspectiva, 1992.

ARENDT, Hannah. LicGes sobre a Filosofia Politica de Kant. Rio de Janeiro: Relume-
Dumard, 1994.

ARENDT, Hannah. Reflexdes sobre Little Rock. In: ARENDT, Hannah. Responsabilidade e
julgamento. S&o Paulo: Companhia das Letras, 2004, p. 261-281.

Revista Devir Educacéo, Lavras, vol.10, n.1, e-1114, 2026.
14



OO DEVIR EDUCACAO
ISSN: 2526-849X

ARENDT, Hannah. Reflections on Little Rock. Nova York, Dissent, n. 1, v. 6, p. 45-56,
Winter 1959.

ARENDT, Hannah. Responsabilidade e julgamento. Sdo Paulo: Companhia das Letras,
2004.

BRISKIEVICZ, Danilo Arnaldo. A ontologia da singularidade e a educacdo em Hannah
Arendt:

Uma preparacdo para 0 mundo. Revista Portuguesa de Educacéo, Braga, v. 31, n. 1, p. 79-
93, 2018. DOI: 10.21814/rpe.12082.

BRISKIEVICZ, Danilo Arnaldo. Consideragdes sobre um dialogo possivel entre educacao e
republica a partir de Hannah Arendt. Revista Teoria e Pratica da Educacdo, Maringa/PR,
V.

20, n. 2, p. 125-136, maio/agosto 2017. DOI: 10.0000/rtpe.v20i2.39862

BRISKIEVICZ, Danilo Arnaldo. Hannah Arendt: educacao e politica. Curitiba: Appris,
2020.

DUARTE, André. O pensamento a sombra da ruptura: politica e filosofia em Hannah
Arendt. Sdo Paulo: Paz e Terra, 2000.

ADVERSE, Helton. Uma republica para os modernos. Arendt, a secularizacéo e o
republicanismo. Filosofia Unisinos, Sdo Leopoldo/RS, n. 1, v. 13, p. 39-56, jan./abr. 2012.
DOI: 10.4013/fsu.2012.131.04.

JARDIM, Eduardo. Hannah Arendt: pensadora da crise e de um novo inicio. Rio de Janeiro:
Civilizagéo Brasileira, 2011.

SOFOCLES. Antigona. In: A trilogia tebana. Edipo Rei. Edipo em Colono. Antigona. 8.ed.
Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004.

VALLEE, Catherine. Hannah Arendt: Socrates e a questdo do totalitarismo. Lisboa:
Instituto Piaget, 2003.

XENOFONTE. Ditos e feitos memoraveis de Sdcrates. In: Socrates. Sdo Paulo: Nova
Cultura, 1999, p. 75-267. (Col. Os Pensadores).

Recebido: setembro/2025.
Aprovado: dezembro/2025.
Publicado: janeiro/2026.

Revista Devir Educacéo, Lavras, vol.10, n.1, e-1114, 2026.
15



