
                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
1 

 

 

 

A educação básica como caminho fértil para o exercício da compaixão 

 
Basic education as a fertile path to exercising compassion 

 

La educación básica como camino fértil para ejercer la compasión 

 
 

Francisco Juceme Rodrigues do Nascimento
1 

Cintia Chung Marques Corrêa
2
 

 
Resumo 

O presente ensaio tem como objetivo analisar a educação básica como um espaço privilegiado 

para a formação da compaixão, compreendida como valor ético e prática formativa 

fundamental frente a modelos educacionais marcados pelo individualismo e pela 

fragmentação do conhecimento. A problematização central do estudo questiona de que modo 

a escola pode contribuir para a construção de sujeitos empáticos, capazes de reconhecer o 

outro e a si mesmos em uma perspectiva relacional e solidária. Metodologicamente, trata-se 

de uma pesquisa de caráter qualitativo, de natureza teórico-reflexiva, fundamentada na análise 

da obra 12 passos para uma vida de compaixão, de Karen Armstrong, em diálogo com 

contribuições da História, da Biologia e da Filosofia. O referencial teórico mobiliza autores e 

figuras históricas como Sócrates, Jesus, Buda, Maomé, Martin Luther King, Nelson Mandela 

e o Dalai Lama, compreendidos como exemplos históricos de práticas compassivas e 

hospitalidade ética. Argumenta-se que o reconhecimento da dimensão biológica e histórica do 

egoísmo humano exige processos educativos intencionais voltados ao desenvolvimento da 

empatia, por meio da construção de novos hábitos de pensamento, sentimento e ação. 

Defende-se, por fim, que a educação básica, especialmente por meio da arte e do diálogo, 

possui potencial para promover exercícios formativos que favoreçam a sabedoria, a 

convivência e a superação do egocentrismo, propondo-se um percurso didático contínuo de 

aprendizagem e partilha entre educadores e educandos. 

 

Palavras-chave: Ser humano; Educação; Compaixão; Virtudes; Aprendizagem. 

 

Abstract 

 

This essay aims to analyze basic education as a privileged space for the formation of 

compassion, understood as an ethical value and fundamental formative practice in the face of 

educational models marked by individualism and the fragmentation of knowledge. The central 

                                                           
1 Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Sudeste de Minas Gerais - IF Sudeste MG. Juiz de 

Fora/ MG, Brasil. Universidade Católica de Petrópolis – UCP. Petrópolis/RJ,Brasil.  

Email: francisco.42240073@ucp.br  -  Orcid: https://orcid.org/0009-0002-3185-3439 

2 Universidade Católica de Petrópolis, UCP-RJ. Petrópoli/RJ, Brasil. Email: cintia.chung@ucp.br  

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-3091-8942 

 
 

mailto:francisco.42240073@ucp.br
mailto:cintia.chung@ucp.br


                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
2 

 

question of the study is how the school can contribute to the construction of empathetic 

subjects, capable of recognizing the other and themselves in a relational and supportive 

perspective. Methodologically, this is a qualitative, theoretical-reflective research study, based 

on the analysis of Karen Armstrong's work "12 Steps to a Compassionate Life," in dialogue 

with contributions from History, Biology, and Philosophy. The theoretical framework draws 

on authors and historical figures such as Socrates, Jesus, Buddha, Muhammad, Martin Luther 

King, Nelson Mandela, and the Dalai Lama, understood as historical examples of 

compassionate practices and ethical hospitality. It is argued that recognizing the biological 

and historical dimension of human selfishness requires intentional educational processes 

aimed at developing empathy, through the construction of new habits of thought, feeling, and 

action. Finally, it is argued that basic education, especially through art and dialogue, has the 

potential to promote formative exercises that foster wisdom, coexistence, and the overcoming 

of egocentrism, proposing a continuous didactic path of learning and sharing between 

educators and students. 

 

Keywords: Human being; Education; Compassion; Virtues; Learning. 

 

Resumen  

 

Este ensayo busca analizar la educación básica como espacio privilegiado para la formación 

de la compasión, entendida como valor ético y práctica formativa fundamental frente a 

modelos educativos marcados por el individualismo y la fragmentación del conocimiento. La 

pregunta central del estudio es cómo la escuela puede contribuir a la construcción de sujetos 

empáticos, capaces de reconocer al otro y a sí mismos desde una perspectiva relacional y 

solidaria. Metodológicamente, se trata de una investigación cualitativa, teórico-reflexiva, 

basada en el análisis de la obra de Karen Armstrong "12 Pasos para una Vida Compasiva", en 

diálogo con contribuciones de la Historia, la Biología y la Filosofía. El marco teórico se basa 

en autores y figuras históricas como Sócrates, Jesús, Buda, Mahoma, Martin Luther King, 

Nelson Mandela y el Dalai Lama, considerados ejemplos históricos de prácticas compasivas y 

hospitalidad ética. Se argumenta que reconocer la dimensión biológica e histórica del egoísmo 

humano requiere procesos educativos intencionales que fomenten la empatía mediante la 

construcción de nuevos hábitos de pensamiento, sentimiento y acción. Finalmente, se 

argumenta que la educación básica, especialmente a través del arte y el diálogo, tiene el 

potencial de promover ejercicios formativos que fomentan la sabiduría, la convivencia y la 

superación del egocentrismo, proponiendo un camino didáctico continuo de aprendizaje e 

intercambio entre educadores y estudiantes. 

 

Palabras clave: Ser humano; Educación; Compasión; Virtudes; Aprendiendo. 

 

Introdução 

 

A educação básica como caminho fértil para o exercício da compaixão é uma reflexão 

filosófica de cunho educacional que visa argumentar em favor de uma pedagogia prática, 

reforçando a necessidade de ensinar essa virtude na escola. Assim como na Matriz Curricular 



                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
3 

 

temos os tempos e espaços dedicados a aprender Linguagens, Ciências Humanas, Ciências da 

Natureza e Matemática, devemos ter um tempo voltado para o desenvolvimento atitudinal, 

buscando uma formação integral que considera o ser humano em sua complexidade 

relacional.  

O contexto de informações que chega aos nossos sentidos reforça a eliminação do 

outro: guerras e conflitos exaltam a supremacia de um grupo sobre o vizinho, discursos de 

ódio com ideias e costumes diferentes numa realidade polarizada. Questões ambientais, crises 

econômicas, miséria e desabastecimento de água potável, em meio a uma escalada de 

doenças, indiferença e dor. Nesse cenário, precisamos urgentemente de inovação na 

preparação das futuras gerações, reorientando a mente humana para lidar com o sofrimento e 

salvar a humanidade do desastre da ruptura simbólica.  

A escola ao receber as crianças deve ter a capacidade de ser um ícone de bondade, 

altruísmo e empatia num mundo que parece implacavelmente autodestrutivo. Daí, o sentido 

de educação como fazer sair. Na imagem da transfiguração, Pedro como um aprendiz em 

formação quer fazer uma tenda no alto, permanecer no espaço e tempo sagrados. O mestre de 

Nazaré, referencial para os educadores de nosso tempo, reforça que devemos descer e no chão 

das relações, compartilhar o que foi apreendido.  

Nessa perspectiva, é fundamental que no espaço educacional sejam desenvolvidas 

experiências de compaixão, como programa que aflora a força benéfica do ser humano no 

mundo. Uma proposta pedagógica capaz de criar hábitos mentais que nos levam a ser mais 

bondosos, mais gentis e menos agressivos diante das recusas aos interesses individuais.  

A teoria não é suficiente diante de realidades de violência e exclusão evidenciadas por 

discursos religiosos e apologia a um conservadorismo que pouco nutre as atitudes de 

conversão diante do outro que é demonizado. Reconhecemos a habilidade humana para a 

inovação, no entanto o real é percebido na competência do agir em meio aos acontecimentos. 

Aprender sobre as virtudes e superação dos vícios deve ser desenvolvido por meio de 

experiências que consolidam o caráter de um estudante em formação.  

Defendemos que as virtudes cardeais, pontes entre os sentimentos e as relações 

humanas, devem tornar hábitos e ethos compartilhados na perspectiva da firmeza nas decisões 

e conflitos naturais de um processo de crescimento. O que seria o papel da escola, senão a 

ampliação do eu na socialização que transcende os sentidos e chega ao inteligível na 

compreensão da alteridade? Assumir a humanidade que pode desenvolver a cobiça, o ódio, a 



                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
4 

 

inveja e o desejo, cultivando as emoções que levam à compaixão, alegria e gratidão, pulsando 

dialeticamente o confronto que leva ao exercício da liberdade e da razão como ampliação 

crítica que vamos chamar de consciência.  

Na primeira parte do texto, defendemos a importância de habilidades sociais capazes 

de formar pessoas dispostas a vivenciarem a compaixão. Em sua continuidade, a 

complexidade do espaço escolar como oportunidade relacional e humanizadora. E finalmente, 

a ideia de passos a serem percorridos ao longo da Educação Básica como desenvolvimento 

humano. Somos utópicos na apresentação de uma didática que acredita no ser humano como 

um aprendiz na transformação do mundo.  

 

A compaixão na educação 

 

Se tem uma habilidade que precisamos desenvolver na escola no contexto do século 

XXI é a capacidade de aprender a conviver com os próprios erros e dos demais. Aprender 

com aqueles que encontramos nos corredores escolares com humildade e deixando fluir o 

impulso original da generosidade. A educação como lugar por excelência da formação de 

cidadãos conscientes e que sabem se expressar de maneira inteligível, não pode se limitar ao 

instrumental técnico e utilitário, mas ampliar a capacidade dos estudantes de pensar e 

argumentar sobre os fins de uma vida comum.  

Segundo Dardot (2017, p. 11),  

O capitalismo continua a desenvolver sua lógica implacável, mesmo 

demonstrando dia após dia uma temível incapacidade de dar a mínima 

solução às crises e aos desastres que ele próprio engendra. O capitalismo ao 

mesmo tempo que produz as condições de sua expansão, destrói as bases de 

vida no planeta e espalha a violência do homem pelo homem. Na lógica do 

neoliberalismo e com o auxílio de políticas institucionais, difunde a 

concorrência a toda a sociedade de forma generalizada, com fodo na 

superação individual e no desempenho infinito.  

 

Torna-se relevante formar uma liderança cidadã capaz de dialogar com os outros sobre 

os fins de uma vida em comum. Educar numa sociedade democrática é formar pessoas com a 

capacidade de governar a si e aos outros, votando, participando e evitando que a ignorância 

elimine a capacidade humana de pensar, levando a vida social para a demagogia. Numa 

realidade marcada pelo privilégio de alguns e pela exclusão de muitos, a desigualdade passa a 

ser justificada como destino e castigo de uma sina que não tem cura, nem solução. A falta de 



                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
5 

 

conhecimento é um vírus que sobrevive na fragilidade crítica e na falta de esperança. Somos 

movidos pela força da persuasão que nos leva a apresentar aos outros nossas demandas sociais 

de uma maneira inteligível e refletida e que nos possam transformar os problemas em 

criatividade existencial. O nascedouro histórico da violência encontra na ausência da 

persuasão como ausência de aceitação em relação ao outro.  

Segundo Karen Amstrong (2011) em ―12 passos para uma vida de compaixão‖, temos 

um processo dialético a ser entendido e superado em sua complexidade, uma comunidade 

global a ser construída como espaço de convivência e respeito mútuo entre os povos e cultura.  

O desejo de um mundo melhor, inerente ao pulsar existente de uma humanidade que busca a 

eternidade como espécie, encontra na aprendizagem, uma alternativa de sobrevivência num 

cenário adverso. Entre as experiências compartilhadas ao longo da história humana, a 

compaixão é uma virtude essencial para a permanência coletiva. O caminho a ser trilhado 

enquanto indivíduo, desde o nascimento até o retorno ao pó da terra, deve ser trilhado passo a 

passo, com sentido e razões compartilhadas.  

 Não nascemos acabados, mas como outros valores de convivência, a compaixão deve 

ser apreendida. Ao olhar para o mundo em sua complexidade e incerteza, somos vocacionados 

para o autoconhecimento, enquanto andarilhos da novidade que se faz sentimento na empatia 

e na consciência que se concretiza em ações. O reconhecimento de nossa fragilidade, conduz 

nossa linguagem e preocupação com os que encontramos pelo caminho, gerando saber, valor 

e sentimentos que conduzem o existente no mundo.  

 A compaixão é essencial para a humanidade. Segundo Armstrong (2011), temos uma 

necessidade biológica de receber cuidados e cuidar dos outros.  No entanto, temos percebido 

em nossos dias, que não é fácil acolher nossos erros e conviver com as nossas diferenças, e 

projetamos o desamor nos irmãos que encontramos na vida. A sociedade capitalista e pautada 

numa razão neoliberal, empenhada em atingir metas, exclui e elimina com o desemprego, a 

depressão e a periferia. Os objetivos econômicos são colocados em xeque com o nosso 

potencial para avaliar nossa capacidade existencial.  

 A onda do momento é uma educação que capacita competências e habilidades de 

empreendedorismo, enquanto sofremos de distúrbios alimentares, afetivos e uma 

incapacidade de administrar os relacionamentos com uma dose de descontrole e desamparo 

emocional. Amstrong (2011), lembra que a regra de ouro requer o autoconhecimento. Nossos 



                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
6 

 

sentimentos como guia de conduta em relação aos outros. Se somos cruéis com nossa 

pequenez, provavelmente, é assim que trataremos os outros.  

 Ensinar nossas crianças a lidarem com os sentimentos, acolhendo as possibilidades da 

inveja, raiva ou desprezo, acolhendo afetivamente nossas lacunas de conquista, torna-se uma 

tarefa educacional. Ressalta-se que mais proveitoso é recusar esses instintos com calma e 

firmeza, lembrando Buda: ―Isso não é meu; isso não é o que eu de fato sou; isso não é meu 

eu‖. Seja compassivo consigo mesmo e lembre que o medo é uma característica humana. Não 

se despreze por causa desses temores, pois essas limitações nos liga aos outros, facilitando a 

compreensão diante da realidade que muitas vezes diante de nosso pavor, preferimos 

menosprezar o sofrimento alheio.  

 Não escolhemos nossos pais, os genes que herdamos, o ethos que recebemos. Estamos 

imersos em condições econômicas na sociedade em que nascemos. A sociedade industrial 

deixou um legado de danos ao meio ambiente que não sabemos o que fazer enquanto 

indivíduos para atenuar as consequências para a nossa personalidade, sem desistir de sentir 

compaixão. Presenciamos um contexto de guerras e conflitos deixados por tradições do 

passado que levam as gerações do presente a atacarem o outro justamente por causa daquelas 

características que mais detestamos em nós mesmos. Projetamos no outro o que temos de 

pior, resultado de estereótipos que levaram a atrocidades e perseguições no passado, não 

reconhecendo que isso é mais um mecanismo que leva a pensar e fazer.  

 Ao aprender sobre a dor e compreender o sofrimento como uma lei da vida, 

reconhecemos a importância da compaixão como uma determinação de libertar os outros de 

suas tribulações a partir de nossa incompletude existencial. No Ocidente somos encorajados a 

pensar positivamente, a não desanimar, a aguentar firme, a olhar para o lado luminoso da 

vida. Mas às vezes também é crucial chorar. Quando contemplamos o sofrimento numa escala 

global, talvez fiquemos constrangidos com a trivialidade de nossos dramas. Mas eles são reais 

para nós.  

 

O espaço educacional 

 

O espaço educacional deve acompanhar os estudantes no desenvolvimento da escrita, 

da leitura, da comunicação e sobretudo, das atitudes vivenciadas na escola e que serão 

referenciais para a convivência no mundo. Não basta a leitura de textos sobre o 



                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
7 

 

desenvolvimento do cérebro e das regras que devem ser observadas na convivência. Caberá à 

escola acompanhar, avaliar e compartilhar o crescimento atitudinal nos procedimentos com os 

demais.  

Não podemos cair na inocência cega de uma leitura equivocada da vida e dos 

acontecimentos, partindo da premissa que somos bons por natureza e que nossa descendência 

divina fará de nós um anjo. Que certos ataques de fúria são resultados de dias ruins, que não 

acordamos bem ou que recebemos influência de forças contrárias ao bem. A meditação, o 

exercício da ioga e o aeróbico podem contribuir no ajuste cerebral diante de certos conflitos 

individuais que são projetados nos outros, causando dor e sofrimento alheio. Visitar nossos 

espaços interiores e conhecê-los pode ser uma alternativa viável na luta entre os desejos e 

vontades.  

Em nosso entendimento, as proibições devem ser contrabalançadas com experiências 

positivas que levem os estudantes, desde sua infância, a perceberem o valor de uma 

convivência saudável, sendo o conflito a consequência de escolhas equivocadas e em certo 

sentido, próprio de uma natureza em desenvolvimento. Segundo Armstrong (2011, p. 28), 

―em lugar de simplesmente reprimir seus impulsos de violência, tentaria cultivar bons 

sentimentos, como afeto e benevolência; em lugar de abster-se de mentir, se esforçaria para 

que tudo o que dissesse fosse pensado, correto, claro e benéfico‖. 

A sala de aula, assim como os tempos e espaços educacionais devem ser círculos 

concêntricos de compaixão. As lições e relações vivenciadas devem conduzir os estudantes à 

empatia consigo, com o próximo e com o mundo.  

No cenário em que estamos no mundo, com tantas informações sobre guerras e 

conflitos, muitas vezes em nome de etnias, religiões e territórios, partilhar as ideias de 

grandes luminares do passado, nas diversas tradições religiosas, testemunhando o valor da 

compaixão, é um caminho necessário na educação das futuras gerações. O processo de 

urbanização e industrialização apresenta um mundo drasticamente modificado, com situações 

de violência crescente e uma agressiva economia comercial. A escola como instituição que 

tem uma vocação para formar para ser mais, reconhece as tradições herdadas pelos membros 

da comunidade educativa, mas se abre para mudanças fundamentais que iluminam o caminho 

presente e o futuro vindouro.  

A pedagogia do cuidado, do carinho e da compaixão se insere nos problemas reais da 

comunidade, possibilitando aos estudantes experiências de crescimento na perspectiva do 



                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
8 

 

comum. Conforme Armstrong (2011, p. 45), ―para construir um mundo mais compassivo 

também precisamos adotar outro modo de pensar, reconsiderar as principais categorias de 

nossa época e encontrar novas maneiras de enfrentar os desafios atuais‖. 

Para dar conta dessa tarefa, precisamos de experiências fundantes na perspectiva das 

virtudes humanas. É claro que a escola deve ensinar conteúdos, desenvolver tecnologias e 

ciências, mas também não pode se furtar do dever de formar para o exercício humano. Nas 

palavras de Armstrong (2011, p. 45), ―nossa abordagem científica do mundo exterior tem sido 

altamente proveitosa para a humanidade, porém somos menos competentes na investigação da 

vida interior‖.  

 

Os passos para uma vida de compaixão durante a Educação Básica 

 

A comunidade educativa é um terreno fértil para a sementeira de esperança com o 

desconhecido: o futuro. Cada criança que chega para ser educada é uma oportunidade de 

aprendermos com a novidade da vida em desenvolvimento. Os erros e acertos do passado são 

lições compartilhadas na reflexividade didática que permite ao educador o recomeço e a 

coragem de fazer diferente. As virtudes como ações pautadas na racionalidade são expressões 

de uma humanidade que antecipa as ações, evitando o caos e significando o gesto, num ritual 

em permanente representação da existência.  

Na leitura do texto de Karen Armstrong (2011), encontramos uma possibilidade 

formativa para cada ano, na direção de uma formação integral e humanizadora. Partindo das 

experiências de compaixão que perpassam o mundo e toca seu coração, gerando empatia e 

consciência de seus atos, na humildade de nossa ignorância fraterna, onde palavra e 

preocupação são expressões de saber e reconhecimento, sendo o amor a razão maior de nossa 

caminhada.  

A contribuição dos sábios, mestres e profetas que viveram antes de nós ainda ressoam 

em nossas lembranças de problemas diferentes e causas comuns, a oportunidade de aplicar o 

que aprendemos, incutindo em nossos aprendizes o ethos da compaixão. O respeito com os 

amigos, a admiração com os professores, a noção que somos todos cidadãos do mesmo 

planeta, cores e credos diferentes, sofrimentos comuns. Nesse cenário precisamos propor um 

currículo capaz de educar para o amor e para a paz.  



                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
9 

 

Quando uma criança chega na escola para iniciar a educação básica, somos desafiados 

a lembrar dos sábios, profetas e místicos do passado através de histórias de encantamento, 

despertando em cada educando o sonho possível de uma vida de compaixão. Uma boa 

catequese histórica, desperta o compromisso civilizatório que reconhece as dificuldades da 

vida, sem perder o sabor da vida e a criatividade necessária para resolver os problemas.  

Sendo assim, o primeiro ano do Ensino Fundamental deve ser um tempo de relembrar 

os pensadores que buscaram através do seu testemunho, despertar a mente humana, aliviar o 

sofrimento e cuidar para que o coletivo pudesse ser cuidado. A virtude a ser ensinada nessa 

etapa formativa requer uma abertura de coração para reconhecer expressões de bondade, 

altruísmo e empatia com o outro. A energia presente em cada criança que é potência inata, 

deve ser conduzida e acompanhada através de experiências de benevolência.  

As narrativas devem ser permeadas por uma espiritualidade que conduz à 

amorosidade, como abertura do ego para reprimir os impulsos de violência e cultivar bons 

sentimentos, como afeto e prudência. Na dinâmica peripatética do fundador do Liceu, as 

crianças chegam nessa etapa da vida com uma potencialidade humana que deve ser tornar-se 

força benéfica para si e para o mundo. Os educadores que atuam com os estudantes nessa 

etapa formativa devem ser generosos nas reações, reforçando os hábitos mentais que levam os 

alunos a serem mais gentis e menos temerosos em relação ao olhar que corrige as atitudes.  

Segundo Armstrong (2011), ao longo do primeiro ano da educação básica devemos 

partilhar com os estudantes, mitos que ensinam sobre o imperativo da 

compaixão — e como devemos proceder para incorporá-los em nossa vida. Em especial, 

histórias que mobilizam os mecanismos cerebrais na produção de emoções positivas como 

amor, compaixão, gratidão, disposição para perdoar, catalisando o desenvolvimento do ser 

humano.  

No segundo ano do Ensino Fundamental, a comunidade educativa deve ajudar os 

estudantes a olharem para o seu próprio mundo, em busca de iluminação no caminho da vida, 

transformando os problemas da comunidade em rituais celebrativos. Segundo Armstrong 

(2011), ajudar os estudantes a construírem um ambiente mais compassivo, capaz de mudar o 

modo de pensar.  Essa etapa escolar tem como premissa a proximidade entre as instituições 

família e escola, partilhando experiências de empatia e cuidado com as crianças. Essa troca é 

crucial para incutir nas crianças o éthos da compaixão. 



                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
10 

 

Como os confucionistas nos ensinam, a família é uma escola de compaixão, 

porque é nela que aprendemos a conviver com os outros. A vida em família 

envolve sacrifício, porque diariamente temos de passar por cima de nossos 

interesses para atender às necessidades dos outros; quase todo dia temos de 

perdoar alguma coisa. Ao invés de nos irritar com isso, vamos tentar ver 

essas tensões como oportunidades para crescer e mudar (Armstrong, 2011, p. 

47). 

 

Nessa etapa da educação, o essencial não está nas grandes façanhas da ciência e da 

tecnologia, mas na partilha de afeto e cuidado constante em cada medo, queda ou fracasso no 

processo de aprendizagem. E nesse sentido, a família é o berço da caridade e do olhar que 

amplia o horizonte existencial.  

 No terceiro ano do Ensino Fundamental é o momento da compaixão consigo mesmo. 

Vamos aprendendo juntos que erramos e que uma das necessidades biológicas é receber 

cuidados e cuidar dos outros. Segundo Armstrong (2011), não é fácil amar a nós mesmos.  

Em nossas sociedades ocidentais, capitalistas e empenhadas em atingir 

metas, tendemos a nos punir por nossas falhas e cair em depressão se não 

alcançamos nossos objetivos e não realizamos nosso potencial. É 

terrivelmente irônico que, enquanto muita gente no mundo sofre com 

desnutrição e morre de fome, no Ocidente um número assustador de 

mulheres — e, cada vez mais, de homens — seja vítima de distúrbios 

alimentares decorrentes de uma complexa mistura de desamor a si mesmo, 

sentimentos de fracasso, inadequação, desamparo e falta de controle 

(Armstrong, 2011, p. 51). 

 

Nesse momento formativo é necessário um cuidado especial dos educadores com os 

sentimentos dos estudantes, pois eles são guia de nossa conduta em relação aos outros. 

Esperamos encontrar um ambiente saudável e equilibrado, onde forças e fraquezas sejam 

acolhidas com generosidade e correção fraterna. O quarto ano do Ensino Fundamental tem 

como referência a ágora grega como lugar de socialização e aprendizagem dialética.   

A polis pode ser vista como um símbolo do novo cérebro racional que nos 

permite resistir aos impulsos instintivos do velho cérebro e assumir nossa 

responsabilidade por eles. Em seus efeitos no longo prazo, as 

iniquidades do passado continuam presentes, de modo que os atenienses 

devem reconhecê-las e guardá-las na mente e no coração; então poderão 

transformar essas paixões primitivas numa força da compaixão (Armstrong, 

2011, p. 63). 

 

Nessa etapa formativa, a aprendizagem artística tem um lugar especial, pois ela educa 

as emoções e nos ensina a senti-las de forma adequada. Lugar especial tem o teatro que 

possibilita aos estudantes assumirem diversos papéis na dinâmica da vida potencializando as 



                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
11 

 

emoções benéficas na comunidade. Segundo Armstrong (2011, p. 64), ―quando a razão 

sucumbe, ainda é possível aprender com o sofrimento‖.  Para ela, a imaginação é crucial para 

a vida de compaixão. Ao desenvolver a capacidade criativa dos estudantes, ampliamos o 

mundo e a capacidade de perceber os acontecimentos, reconhecendo nossas fragilidades e 

aspirações para fazer diferença no mundo, entendendo que não estamos sozinhos: você vai ser 

grato com quem puder te ajudar a viver com alegria.  

No quinto ano do Ensino Fundamental devemos ajudar nossos estudantes a 

desenvolver a consciência como iluminação que facilita no discernimento, em especial, 

observando o funcionamento da mente. Nesse aspecto é extremamente importante a 

meditação semanal na dinâmica escolar como aprendizagem de autocontrole e possibilidade 

de reverter tendências arraigadas e cultivar novos mapas mentais. 

Assim como um músico tem de aprender a dominar seu instrumento e um 

cavaleiro precisa conhecer muito bem seu cavalo, temos de aprender a usar 

nossas energias mentais de maneira mais generosa e produtiva. Na 

consciência plena, distanciamo-nos mentalmente e nos observamos em nossa 

rotina diária para descobrir mais sobre o tipo de interação que temos com os 

outros, as coisas que nos irritam ou nos entristecem, a maneira de analisar 

nossas experiências e de prestar atenção no momento presente (Armstrong, 

2011, p. 70).  

 

No momento que os adolescentes aprendem a administrar seus instintos e perceber que 

a verdadeira causa de nosso sofrimento é a raiva que está dentro de nós, numa avaliação 

serena e reflexiva, motivamos a autogestão das emoções.   

Para o sexto ano do Ensino Fundamental o foco do trabalho pedagógico deve ser 

pautado no desenvolvimento de pequenos atos de bondade. Experiências significativas que 

ficarão na memória afetiva dos estudantes como breves espaços de tempo de pensar, sentir e 

amar. Espalhe pelo espaço educativo, imagens e cenas de pessoas que se esforçam para ajudar 

o próximo. Nas palavras de Armstrong (2011, p. 75), ―não estamos condenados ao egoísmo, 

porque temos a capacidade de, com disciplina e atos repetitivos, construir novos hábitos de 

pensamento, sentimento e conduta‖.  

Nessa etapa formativa, o objetivo é acompanhar as ações com pegadas de sabedoria. O 

voluntariado é uma ação que permite visitar um abrigo de idosos, realizar imersões em 

comunidades rurais e urbanas, ou até mesmo escutar um amigo que precisa de atenção. O 

sexto ano é uma oportunidade de criar espaços e tempos para fazer diferença na vida de 

alguém, ampliando o horizonte existencial para além dos seus limites e desejos pessoais. O 



                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
12 

 

olhar atento dos educadores que busca valorizar em cada estudante o esforço de pensar e 

agradecer o milagre da vida e a companhia dos colegas nessa trajetória.  

No sétimo ano do Ensino Fundamental, somos desafiados a pensar que nosso 

verdadeiro conhecimento caberia num cartão-postal.  

A busca de conhecimento é fascinante, e a ciência, a medicina e a 

tecnologia têm melhorado em muito a vida de milhões de pessoas. Mas o 

desconhecimento continua sendo parte essencial da condição humana. A 

religião cumpre plenamente seu papel, quando nos ajuda a responder 

perguntas e nos mantém num estado de encantamento — e sem dúvida 

presta um desserviço, quando tenta impor respostas num tom autoritário e 

dogmático (Armstrong, 2011, p. 78).  

 

Assim como não podemos entender a transcendência em sua totalidade, logo se faz 

necessário que a escola ajude os estudantes a perceber a fragilidade do alcance dos sentidos, 

repensando os dogmatismos que descartam as contribuições dos outros. Nessa etapa, a 

educação religiosa tem um papel especial de apresentar aos estudantes a diferença entre 

espiritualidade e a idolatria que limita a visão de Deus às imagens construídas por mim. 

Nossos preconceitos, necessidades e desejos turvam nossa visão dos outros, impedindo a 

experiência do mistério enquanto credere, doação do coração e encontrando na fraternidade a 

doçura acolhedora de Deus.   

No oitavo ano do Ensino Fundamental, a palavra tem um espaço privilegiado como 

alternativa para a compreensão entre as pessoas. Em tempos de discursos agressivos e debates 

que buscam defender um único ponto, Armstrong (2011, p. 87) recorda dos debates sofistas 

que tinham como finalidade,  

debater competitivamente, argumentar com lógica e eficiência e a defender 

seu ponto de vista para vencer. Usar artifícios de retórica para destruir a 

argumentação dos opositores e não hesitavam em desacreditá-los e 

desacreditar sua causa para invalidar sua estratégia. O objetivo era derrotar o 

adversário: não se esperava que ninguém mudasse de ideia, passasse para o 

outro lado ou acatasse o ponto de vista do rival. 

 

 

O que propomos como exercício didático para essa etapa é o diálogo socrático como 

modo gentil e condizente com a discussão. Desenvolver com os estudantes atividades que 

ensinem a arte do diálogo que possibilita a fala e a resposta de modo gentil entre os 

participantes da discussão. A conversa que viabiliza a mudança no entendimento e o 

reconhecimento de nossa ignorância diante de certas situações, onde a opinião não consegue 



                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
13 

 

abarcar a totalidade do problema. Segundo Platão (348 a. C), como meditação comunitária, o 

diálogo requer tempo e esforço, que deve ser conduzido com gentileza e compaixão. Nas 

considerações de Armstrong (2011, p. 87),  

ninguém deve ser colocado numa posição desconfortável. Cada participante 

deve abrir espaço para o outro, ouvindo com atenção e simpatia as ideias dos 

demais e deixando que abalem suas próprias convicções. Não se adquire 

entendimento aceitando as opiniões alheias, mas descobrindo a verdade 

dentro de si mesmo. O debate agressivo pode ser proveitoso na política, mas 

é improvável que transforme corações e mentes.  

 

Os educadores devem ensinar aos estudantes nessa etapa, que o mais importante não é 

ganhar o debate, mas buscar a verdade. Desenvolver experiências de debates que reforçam a 

necessidade de estarmos dispostos a mudar de opinião, diante de provas convincentes; 

permitindo alternativas de reflexão sobre o mesmo problema. Nesse cenário, propomos o 

princípio da caridade e a ciência da compaixão como balizadores em situações de confusão ou 

ausências de referenciais, reconstruindo o contexto em que as palavras foram ditas. A 

premissa de Gandhi (2011, p 93) deve estar em evidência: ―antes de entrar numa discussão ou 

num debate, pergunte a si mesmo, honestamente, se está disposto a mudar de ideia‖. 

 O nono ano é o fechamento do Ensino Fundamental. Nessa etapa, devemos possibilitar 

aos estudantes o conhecimento dos nossos vizinhos na aldeia global e 

cultivar uma preocupação e uma responsabilidade com todos eles. O princípio da 

reconciliação que considera os interesses coletivos deve ser desenvolvido em nossas 

atividades pedagógicas.  

O discurso desumanizador, que busca dominar o outro, geralmente usa a 

linguagem da aversão e do desprezo: esse tipo de pensamento levou à 

escravização e à opressão de negros e índios americanos, ao genocídio dos 

armênios, ao Holocausto, ao apartheid na África do Sul, às guerras tribais em 

Ruanda e à matança na Bósnia. Ao defender alguma coisa com uma postura 

tribal, observe como seu mecanismo de ameaça é acionado para fazê-lo 

perder a imparcialidade e a capacidade de avaliar o outro lado 

racionalmente. Observe como você fica ―cheio de si‖, tomado de justa 

agressividade, aversão e vontade de ferir o semelhante (Armstrong, 2011, p. 

97).  

 

Conscientes de que o sofrimento afeta nosso modo de agir, precisamos aprender que as 

sementes de nossa raiva muitas vezes estão em nossa cabeça e que é inútil e errado pensar que 

os outros sempre são responsáveis por nossos males. As atividades escolares nessa etapa 

devem trabalhar as reações dos estudantes diante da negação, como a grosseria, o desprezo e a 



                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
14 

 

violência. A dificuldade em respeitar o outro pode estar ancorado na reação instintiva.   

Cultivar a confiança que possibilita a convivência com os outros é extremamente difícil para 

aqueles que não tiveram a oportunidade de reconhecer o bem que recebeu, daí a importância 

de trabalhar a gratidão com a vida que recebeu, com as dádivas e bençãos adquiridas ao longo 

do caminho.  Pensar com inteligência e criatividade o horizonte que buscamos, enaltecendo a 

partilha de dons e os benefícios compartilhados pela humanidade.  

Na última etapa da educação básica, comumente chamado de Ensino Médio, é o tempo 

especial de consolidar o conhecimento de si, do outro e do mundo. Segundo Armstrong 

(2011, p. 102), ―todos nós somos muito ocupados e não temos nem tempo, nem vontade para 

assumir a difícil e delicada tarefa de decifrar os costumes culturais, religiosos e políticos de 

outros povos‖. O risco de uma visão parcial ou até mesmo tribal pode nos conduzir ao 

isolamento, dificultando nosso entendimento em relação aos outros.  

O primeiro ano do Ensino Médio é o período importante para a criticidade que 

possibilita o questionamento das ideias prontas, com autoconhecimento e profundidade 

epistemológica. O esforço de cada estudante em corrigir as lacunas do conhecimento deve ser 

valorizado, ampliando a cosmovisão diante dos acontecimentos e valores compartilhados. O 

estudante nessa etapa formativa já deve ter superado a reação instintiva e típico da vivência na 

caverna que se prende a uma ideia ou a um líder, prejudicando o entendimento que deve 

conduzir com serenidade na reflexão sobre os problemas do mundo sem nos ater 

indevidamente a nossos interesses pessoais.  Um saber holístico que supera retratos esparsos, 

frases soltas e recortes de uma realidade, buscando desenvolver pensamentos afetuosos que se 

espalhem pelo mundo inteiro, enquanto estamos despertos, devemos cultivar esse amor em 

nosso coração.  

No segundo ano do Ensino Médio encontramos uma juventude bombardeada por 

imagens de sofrimento, onde facilmente constatamos um cansaço na prática das virtudes, em 

destaque a compaixão. É fácil ouvir pelos corredores e nas discussões em sala de aula, que 

não podemos mudar o mundo e que é assim mesmo ou expressões de indiferença diante da 

dor do outro. Até mesmo entre os educadores, constata-se a normose diante da banalidade do 

mal que acorre a todos nós. O risco de deixarmos ser invadidos pela angústia paralisante que 

ocupa nossas mentes e corações.  

 Não podemos isolar os estudantes do mundo, estamos expostos à dor global como 

oportunidade formativa.  



                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
15 

 

Transforme o sofredor num amigo, para que ele se torne uma presença em 

sua vida; com pensamentos de benevolência e compaixão. Se guardamos 

para nós mesmos a lembrança de nosso infortúnio, podemos acabar nos 

fechando para a desgraça alheia. Podemos até pensar que nossas 

experiências dolorosas nos conferem privilégios especiais (Armstrong, 2011 

p. 109).  

 

Precisamos ensinar os estudantes a fazer das tribulações uma possibilidade de fazer 

diferença na vida dos outros. A escola é um espaço privilegiado para experiências de 

aprendizagem emocional, no sentido de olhar o mundo de outro ponto de vista e insista neste 

passo até escolher sua missão. Quando somos hospitaleiros com o desconhecido, e 

permitimos que os pensamentos sejam inundados pela novidade, ao chegar ao destino, 

seremos reconhecidos na fração da vida e do pão. A inimizade afeta profundamente nossa 

consciência e nossa identidade. As pessoas que odiamos não nos saem da cabeça, pois, numa 

forma negativa de meditação, estamos sempre pensando em seus defeitos.  Se queremos 

chegar à reconciliação, temos de lutar não só com o inimigo, mas com nós mesmos.  

No terceiro ano do Ensino Médio é o momento da síntese na formação através da 

preocupação com os outros, educando para a administração dos conflitos e ensinando a ser 

humildes.  O verdadeiro conhecimento não consiste na aquisição de informação, mas decorre 

da superação do egoísmo e da ganância.  Pautar nossas escolhas e decisões na bondade e no 

amor, gerando compromisso com a compaixão que desperta a memória e cultiva a inspiração 

criativa.  

 

Conclusão  

 

As reflexões desenvolvidas neste ensaio permitem afirmar que a educação básica 

constitui um espaço estratégico para a formação integral do sujeito, especialmente no que se 

refere ao desenvolvimento da compaixão como valor ético e prática social. Defende-se que o 

Projeto Político-Pedagógico e o currículo escolar, compreendidos como expressões das ações 

pedagógicas intencionais da escola, devem incorporar experiências formativas que favoreçam 

a humanização, o reconhecimento do outro e a construção de relações solidárias, tanto no 

interior da instituição quanto em contextos que extrapolam seus muros. 

Ao longo do texto, argumentou-se que o compromisso com a formação de virtudes não 

pode ser atribuído a ações isoladas, mas deve envolver toda a comunidade educativa, 



                                     
      ISSN: 2526-849X 

    

 

Revista Devir Educação, Lavras, vol.10, n.1, e-1009, 2026.  
16 

 

abrangendo os diferentes níveis da educação básica. Nesse sentido, a obra 12 passos para 

uma vida de compaixão, de Karen Armstrong, constituíram-se como importante referencial 

teórico para a análise e para a proposição de caminhos pedagógicos voltados ao 

enfrentamento do individualismo, do egocentrismo e da fragmentação das relações humanas. 

Compreende-se que a aprendizagem da compaixão exige processos educativos 

contínuos, capazes de articular dimensões cognitivas, emocionais e éticas, favorecendo a 

empatia, o cuidado e a corresponsabilidade. Assim, a escola, em sua própria identidade 

formativa, apresenta-se como um ambiente fértil para o exercício do diálogo, da partilha de 

emoções e da construção de sentidos que fortalecem a convivência democrática. 

Conclui-se, portanto, que investir na educação básica como caminho para o exercício 

da compaixão implica reconhecer o papel transformador da prática pedagógica e reafirmar a 

necessidade de perseverança no compromisso com uma educação orientada para a dignidade 

humana, a solidariedade e a esperança, contribuindo para a formação de sujeitos capazes de 

atuar eticamente na sociedade. 

 

Referencias 

ARMSTRONG, Karen. Em nome de Deus: o fundamentalismo no judaísmo, no 

cristianismo e no islamismo. Trad. de Hildegard Feist. São Paulo, 2001. 

 

ARMSTRONG, Karen. Breve história do mito. Tradução de Celso Nogueira. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2005. 

 

ARMSTRONG, Karen. A grande transformação: o mundo na época de Buda, Confúcio e 

Jeremias. Trad. Hildegard Feist. São Paulo, 2008.  

 

ARMSTRONG, Karen. 12 passos para uma vida de compaixão. Tradução de Marcelo 

Brandão Cipolla. São Paulo: Editora Ágape, 2011.  

 

DARDOT, Pierre; LAVAL, Cristiano. Comum: ensaio sobre a revolução no século XXI. 

Trad. Mariana Echalar. São Paulo: Boitempo, 2017.  

 

 
   

Recebido: fevereiro/2025 

Aprovado: dezembro/2025 

Publicado: janeiro/2026 


